GZ 487 Fondo G. Zoli:
Relazione di G. Zoli, Essenza e funzione della pena, testo dattiloscritto
(Relazione per il 1938 FUCI).

ESSENZA E FUNZIONE DELLA PENA

Il problema oggi proposto alla nostra ricerca risponde pienamente alla necessita
d’approfondimento insita nei nostri studi, che non hanno certamente solo finalita pratiche. Infatti,
come sostiene con particolare calore in Italia in “nostro” Prof. Riccio (in questo punto d’accordo
peraltro anche cogli idealisti), ¢ necessaria base del diritto la filosofia: onde ¢ pienamente legittima
“una filosofia del diritto penale intesa come parte della filosofia giuridica e che ricongiunga le norme
penali all’ordine universale, indicando se e per quanto il fenomeno della pena abbia carattere
universale, riconoscendone la legittimita etica, da un lato nella natura di fini dello stato, e dall’altro
nel valore etico-giuridico delle personalita dell’“individuo™.

Indubbiamente perd quest’indagine parrebbe contrastare coi principi della dottrina oggi
prevalente in Italia: secondo la scuola tecnico-giuridica infatti oggetto di studio deve essere il diritto
penale vigente in un dato tempo e in un dato territorio. Onde qualsiasi ricerca di principi, e persino,
direi quasi, de iure condendo, parrebbe esulare dalla disciplina giuridica.

Ma questa scuola, reazione e conseguenza della prevalenza data a scienze para-giuridiche nel
positivismo, ¢ inoltre purtroppo portato del nostro secolo materialista ed alla sua mentalita
rispondente: se anche fosse possibile, ¢ del tutto inaccettabile limitare la ricerca all’interpretazione
del diritto positivo, senza prima avere indagato, nel campo filosofico, morale e giusnaturalistico, la
legittimita generale del diritto penale, i suoi limiti, i suoi compiti. Neppure la corrente pit moderata
di questa scuola, che, anziché negare, vorrebbe scindere diritto positivo da filosofia del diritto, ¢
accettabile: la ricerca dei principi assoluti ¢ il ramo piu alto dal quale anche I’indagine piu pratica e
particolaristica riguardante le norme vigenti prende significato, di quella scienza giuridica che non ¢
esposizione didascalica e lavoro tecnico, ma anche, e soprattutto, giudizio costruttivo. Senza contare
poi che la pretesa scissione si converte praticamente in un completo abbandono dell’indagine
filosofica: malgrado il quale, volenti o nolenti, come in ogni atto dell’'uomo si riflettono le sue
opinioni, anche i paladini di questa scuola, praticamente aderiscono a questi o quei principi: € (questa
¢ la loro pena) senza volerli confessare (spesso ignorano fors’anche di seguirli) né volersene
accertare!

Dimostrata quindi I’opportunita del tema, sara bene definirlo con maggiore esattezza. Noi ci
proponiamo qui di trovare la risposta “vera” a queste domande:

I) Esiste un diritto di punire dello stato? Se si, con quale fondamento?
1) A quale finalita deve mirare lo stato che punisce?

Sara opportuno premettere alcune osservazioni d’indole storica. Se soltanto, o quasi, con
Platone si comincia a studiare fondamento e scopo della pena, essa ¢ antica quanto il mondo, o meglio
piu di questo. Infatti la pena apparve nell’universo per la prima volta, ancora prima che verso Adamo,
verso Lucifero ribelle. Ma, lasciando da parte queste prime estrinsecazioni della pena che
appartengono piu ad uno studio teologico che giuridico, ¢ piu utile osservare come direttamente

1



trasmesse da Dio fossero le norme non solo precettive, ma anche sanzionatorie, per il popolo ebraico.
Questo carattere divino della pena dava ad essa aspetto piu retributivo ed intimidatore, con forse meno
spiccato quello d’emenda. Iddio mostrava in quei secoli, in cui si largo era di benefici verso il popolo
eletto, da questo giustamente esigente: la durezza di cuore e di cervice degli Israeliti richiedeva
talvolta un’apparenza di severita. Comunque bisogna tener conto del fatto che, anche se trasmesse da
Dio, le norme erano applicate dagli uomini, e che la condanna, per cosi dire, temporale, non ¢ sempre
detto che collimasse con quella spirituale. Peraltro, se lo studio del diritto penale ebraico puo essere
oltremodo interessante (sicché mi stupisce, particolarmente riguardo all’ambiente cattolico, che non
ci se ne occupi specificamente), ritengo sinceramente che il voler ricavare da questo principi generali
sia compito troppo superiore alle nostre forze, esigendo una perfetta, vorrei quasi dire di vecchia data,
conoscenza dei problemi preliminari allo studio biblico. Passerd quindi al mondo pagano. Malgrado
le deviazioni nel concetto della divinita, anche presso questi popoli troviamo a base della pena il
concetto religioso: e di cio che abbiamo tracce nella consacratio capitia nella giurisdizione pontificia
e nell’espiazione solenne, per certi difetti, della tarda latinita. Presso i Germani, in cui il legame
sociale era assai meno intenso, vediamo come la pena venga spesso a coincidere con la faida,
dapprima imposta, quindi disciplinata e solo assai tarda punita.

Mi rendo conto che, con questi brevi cenni, anziché facilitare la risoluzione del nostro
problema, I’ho reso piu vasto: infatti, dopo quanto ho detto, ¢ necessario e doveroso accennare alle
origini, non solo del diritto penale, ma della societa stessa. Ma questa via, che puo sembrare tortuosa
e piena di trabocchetti, ¢ invece 1’'unica che possa portare ad una soluzione del primo e,
indirettamente, del secondo quesito.

La prima coppia, Adamo ed Eva, fu, secondo i dettami della fede e della ragione, come prima
famiglia, cosi prima forma sociale. Della famiglia, fin da allora, capo era il padre: superiore per forza
di mente e di corpo alla moglie e dei figli inoltre autore, conservatore, educatore della robustezza
fisica e morale. Questo primato, che non il libero assenso degli altri membri, ma la natura stessa, la
dignita di padre gli conferivano, deriva percio stesso dunque da Dio. Ma quella prima famiglia ben
presto crebbe, ben presto i figli del primo padre furono padri anch’essi, e la famiglia s’aumento: e
data la longevita dei primi uomini, il vecchio padre, il patriarca, restava pur sempre capo naturale
delle molte famiglie, borgate, magari tribu, formatesi. Questa ¢ la vera e naturale origine della societa
civile, che potrebbesi benissimo definire allargamento nello stesso tempo naturale e necessario della
famiglia. E questi principi sono fra I’altro confortati dalla dottrina di S. Tommaso: “Naturale est
homii, ut sit animal sociale et politicum... quod quidem naturalis necesitas declarat”. Queste ultime
parole, necessita naturale, ci riportano al nostro argomento specifico: la pena. E noto che ¢’¢ una
dottrina che giustifica la pena nella necessita sociale. Questa dottrina, se non ¢ secondo me del tutto
errata, ¢ indubbiamente inesatta. La “naturalia necessitas” dell’uomo non riguarda la pena, ma
riguarda la societa. Dopo Adamo, tutti gli altri uomini sono nati per mezzo della societa (fra uomo e
donna) ed in societa, ma, mentre cid avveniva non di propria elezione (come sostengono i socialisti),
bisogna pero aggiungere che cid avveniva provvidenzialmente: I’'uomo infatti ¢ stato fatto tale che ha
bisogno di vivere in societa. Parimenti, come abbiamo spiegato, nel concetto di societa fin dalla sua
origine ¢ stato insito il concetto di autorita: cioe, come negli individui ¢ innato il bisogno di riunirsi,
percid stesso ¢ innato il bisogno di capo: necessita queste, come abbiamo accennato, prevenuta da



Dio. Societa con autorita, societa organizzata, ¢ sinonimo di stato: onde 1’individuo ha bisogno dello

stato. Affermazione questa in cui cambierei 1’altra: che la societa ha bisogno della pena.

Ritengo infatti che la pena nient’altro che un portato necessario dello stato. E accettato da tutti
che fra i caratteri dello stato non possano mancare a quello d’avere un proprio ordinamento giuridico
e quello della sovranita: quasi tutti sono d’accordo anche sul fatto che I’ordinamento giuridico, e
specialmente sovrano, non ¢ concepibile se le sue norme non hanno “efficacia obbligatoria”.
Obbligatorieta... coazione... sanzione (e quindi anche pena): il passo non ¢ lungo, né abusivo, fra
I’uno e I’altro termine.

Del resto, dato che la nostra scienza ¢ logica realta, non appare, anche se fossimo ignari dei
minimi fondamenti di questa, come nel concetto stesso di stato, di societa, anche solo d’autorita, sia
implicito quello di un potere il quale non solo platonicamente consigli un determinato
comportamento, ma che questo imponga? E come, adesso, abolite le Corti di Assise, i carabinieri, le
prigioni, parlare di stato apparirebbe un’ironica astrusita, ugualmente anche cinque o seimila anni fa
un’autorita o una societa in cui colui che Dio aveva posto a capo non avesse potuto punire, sarebbe
stato il regno del disordine e dell’abuso.

Quindi completando I’affermazione di poc’anzi: I’individuo ha bisogno dello stato; e questo
non solo puo vivere, ma in tanto esiste in quando sia dotato di potere punitivo.

Quindi puo sorgere spontanea un’obiezione: si potrebbe dire che in alcuni periodi storici la
funzione punitiva non era esercitata affatto dallo stato. Esempio tipico la faida. Mi pare che questo
scoglio sia facilmente superato con due osservazioni. In tale periodo storico non bisogna intendere
per stato che un raggruppamento molto piu ridotto dell’attuale: tribu, famiglia, clan, ecc... orbene, il
fatto che la faida venisse il piu delle volte esercitata fra membri di gruppi diversi da a questa carattere
non di pena nel senso penalistico, ma piuttosto di guerra nel senso internazionalistico. Non credo che
si possa sostenere che lo stato non ha il diritto di punire i reati commessi nell’interno del proprio
ordinamento giuridico, magari per l’art. 13 del patto della Societa delle Nazioni: a questo
ragionamento assomiglierei quello di chi appunto in base alla faida nega che lo stato avesse in quel
tempo il diritto di punire. Ma ammettendo anche che, pur nell’interno dello stesso gruppo, la giustizia
non venisse esercitata dallo stato, cid non toglie che cosi fosse per delegazione da parte di questo ai
singoli lesi, e un arbitro, ecc... Altrimenti pensando, ritengo che si cadrebbe immancabilmente
nell’errore di sostenere o che in un primo tempo stato non esistesse o che abusivamente questo in
seguito si sia impossessato della funzione punitiva: opinioni gia sopra controbattute, sia pure
indirettamente.

La giustificazione della pena ¢ dunque racchiusa nel fondamento stesso dello stato: e siccome
di questo non fondamento o giustificazione, ma invece scopi perseguiti appunto per mezzo della pena
sono I'utilita degli individui e della collettivita, I’emenda, e secondo alcuni, la reintegrazione
dell’ordine alterato, le teorie che concernono questi concetti riguardano il secondo anziché il primo
nostro quesito.

Giunge qui I’opportunita d’osservare come tutta, o quasi, la dottrina, pecca a mio avviso di
due errori fondamentali:

I) Una grande confusione tra “fondamento” e “finalita” della pena: ritiene d’averne
dimostrata la legittimita, che ¢ invece cosa ben diversa, appena si sia giunti a definire a
che fine si punisce o a quale scopo si dovrebbe punire;



1) I’unilateralita per cui, riguardo ai fini della pena, ripugna riconoscerne la pluralita, e
dell’unico prescelto ci si fa paladini, difendendolo a spada tratta da infiltrazioni estranee.

Dal primo errore, a mio avviso, si tengono esenti solo due scuole (oltre quella che nega il
diritto di punire). Non che le altre si disinteressino del problema, ma lo risolvono, ripeto, o in base
agli scopi della pena, che sono invece un “posterius”, o con frasi si astratte e generiche da lasciarlo
insoluto. Le due uniche scuole che hanno trovato una soluzione, sia pure di ben diverso valore, sono
la scuola teocratica e la scuola socialista agnostica.

Da quanto sopra dissi risulta chiaro che io aderisco alla scuola teocratica: infatti il fondamento
dello stato punitore, come ho dimostrato poc’anzi, scaturisce da Dio. E il non esservi potere se non
da Dio, San Paolo e San Tommaso, i Padri della Chiesa ed i concili, e sopra tutte le encicliche
pontificie, hanno sempre affermato. So che la dottrina teocratica sa per alcuni di “cupo medioevo”, ¢
stata forse scusa a molti abusi di governanti: ma cid non toglie che tutti i cattolici debbono, nel senso
adesso mostrato, essere teocratici, a tale dottrina conducendoci, come I’unica vera, con la ragione, la
Fede. Desidero perd onestamente chiarire i limiti di questa affermazione: quei giuristi cattolici che
non accettando, nella questione della pena, la dottrina teocratica, non sono per cid stesso in
opposizione alla dottrina pontificia. Le encicliche non si occupano di diritto penale, ma dello stato.
Io spero d’aver dimostrato che a questa funzione fra le essenziali ¢ quella di punire; ma chi a questa
dimostrazione non sia giunto, o questa non accetti, tiene distinto il problema dello stato da quello
della pena; e se deve esser necessariamente teocratico riguardo allo stato, puo (parlo qui di liceita,
non di verita od errore) per la pena essere, ad esempio, utilitario. A mio avviso, con la massima
incongruenza, ma, comunque, non in disaccordo con la Fede. Questa precisazione era necessaria
appunto per non gabellare da dottrina della Chiesa quella che invece ¢ mia personale.

Giunti a questo punto, dato che la dottrina socialista-materialista e la negativa sono state forse
sufficientemente controbattute in precedenza, pur senza nemmeno citarle, e che d’altra parte mi
propongo di porre in fondo alla mia trattazione la parte critica delle varie scuole e distruttiva, mi pare
opportuno, prima di passare all’esame degli scopi della pena, ripetere le mie conclusioni riguardo al
fondamento: io ripongo questo nell’origine divina dello stato, dato che nel concetto stesso di questo
ritengo insita 1’affermazione del diritto e dovere di punire. Origine divina, ché lo stato fu dono di Dio
agli uvomini, che aveva creato con naturale necessita di societa, di organizzazione e d’autorita.

Passando dunque all’esame di quali siano gli scopi che lo stato deve perseguire, punendo,
deriva come necessario corollario della suesposta teoria, che occorra per cio rifarsi al concetto
cattolico di stato.

Questo ¢, riguardo alle sue finalita, tale: funzione degli stati ¢ di far raggiungere ai consociati

il benessere materiale, intellettuale e morale. E opportuno qui ribadire come lo stato esista per gli

individui, non gli individui per lo stato: eresia questa che spesso viene ripetuta, e che fra I’altro ¢ un
insulto alla ragione stessa. Lo stato non € un ente astratto, ma I’insieme di cittadini retti da un’autorita,
il governo. Questo ha, dopo che nella religione e nella morale, nell’interesse dei singoli cittadini un
limite al suo potere: onde non puo esigere che il cittadino sacrifichi allo stato piu di quel tanto (che
puo giungere alla vita stessa) necessario al raggiungimento dei suoi fini. Tali fini e tali limiti devono
essere rispettati anche nel diritto penale.

Risulta da cio come fondamentalmente errate siano le visioni, che nel concetto, se non nella
forma grottesca, vorrebbero ridurre lo stato che punisce ad un avaro che difende, con aria bieca e il

4



pugno chiuso, il suo gruzzolo, e, al contrario, ad un cavaliere errante che, laddove si offende Dio, la
morale, la giustizia, accorre, ¢ mette naturalmente tutto a posto. La funzione della pena, ¢ vero, ¢
talvolta distruttiva, ma anche quando distrugge, costruisce, come anche quando costruisce, distrugge.
Se nessuna pena sara capace di resuscitare 1’assassinato, se tutte, o quasi, le pene, col reo feriscono
altri innocenti (tipica e sfruttata dai narratori ¢ la figura del figlio del carcerato), questa terra lontani
molti dal delitto, sia che la paurosa immagine li trattenga, sia che, gia rei, siano posti nell’impossibilita
fisica della recidiva. E chiaro, né alcuna obbiezione puod validamente contrastare questa molteplicita,
che molteplice funzione ha la pena.

Ma, fra le vaie finalita, non porrei, benché quasi universalmente accettata, quella della difesa
sociale. E a questa teoria infatti che mi riferivo, con 1’esempio dell’avaro. Secondo la quale la societa
¢ un organismo nel senso scientifico della parola: come tale deve vivere, conservarsi, svilupparsi;
ogni lesione quindi si deve respingere, ed anzi, dove si puo, prevenire.

Il concetto ¢ chiaro: la societa con la pena mira alla sua conservazione. Siamo d’accordo:
anche noi riteniamo questa rientrare nella finalita dello stato. Cio ¢ conseguenza diretta dell’aver detto
che lo stato fu posto da Dio per il benessere degli individui, e dell’aver dimostrato anche che di questo,
pure in quanto punitore, I’uomo ha bisogno. Ma il ritenere provvidenziale e necessaria 1’esistenza
dello stato non implica automaticamente che aderiamo alla difesa sociale riguardo alle finalita della
pena.

E evidente I’impossibilita di trattare qui. anche fuggevolmente, del concetto di societa e dei
suoi rapporto con I’individuo (appassionanti problemi, pei quali, dopo che alle encicliche, non posso
che rimandare, tra I’altro, alle pubblicazioni delle annuali “Semaines sociales” dei cattolici francesi);
comunque mi par risultare chiaro, che ove non ci si formi un concetto della societa astratto, falso, si
vede che la difesa di questa corrisponde alle varie difese dei singoli individui. E lo stato queste

persegue: ed a queste mirando, come il pastore difendendo le singole pecore tutela il gregge, I’altra
raggiunge. Si potrebbe perd obiettare che quindi I'una e 1’altra formula, utilita individuale e difesa
sociale, sono ugualmente esatte; ma contro questa opinione oppongo due argomenti che mi fanno
appunto scartare la seconda: il primo ¢ che necessariamente parlare di difesa sociale a preferenza
individuale, anche quanto non porti alla societa astrazione, fa pensare ad una preferenza ed
opposizione della societa sull’individuo: il che, oltreché errato, € pericolosissimo; 1’altro risiede nella
genericita, incompletezza ed imprecisione di quella frase, che pur alcuni ritengono risolva non solo il
problema della funzione, ma anche quello della giustificazione della pena. Dopo quanto ho detto in
precedenza, mi pare inutile ritornare indietro a quest’ultimo argomento; riguardo alla funzione basti
osservare come, o si accetta 1’identita della difesa sociale con la difesa dei singoli individui, e,
avvicinandosi cosi alla teoria degli utilitari, non si dira niente che non sia gia compreso nel concetto
stesso di stato; mi pare lapalissiano che quella che ¢ mira dello stato lo sia anche nel caso specifico
della pena. Affermazione ovvia questa, e percio troppo spesso taciuta: e dal tacerla a non tenerne
conto, a non trarne le conseguenze ed a dimenticarla, il passo ¢ breve, purtroppo. Peraltro, il tener per
fermo il fine ultimo gia noto di tutta I’attivita statale (benessere materiale, intellettuale e morale dei
cittadini), non mi spinge a rigidezza tale da voler negare che quello, pur unitario, possa essere come
sezionato ed avere applicazione piu vicina al caso specifico che ci interessa. Ritengo dunque le
espressioni particolari con cui definird gli scopi della pena, piu e meglio che fini mediati che lo stato
con quella persegue, diverse estrinsecazioni, diverse configurazioni, talvolta collegate magari a

5



diversi punti di vista, del fine unitario piu volte citato. In parole povere, la pena ¢ per lo stato mezzo
naturale e necessario al raggiungimento di quella fatalita, utilitaria amorale al tempo stesso, (ed ecco
che la funzione della pena non ¢ solo utilitaria, o solo morale) che prende in tal caso questi vari aspetti:
lo stato punendo ha scopo di prevenzione (mediante 1’intimidazione e I’esclusione alla vita sociale
degli individui pericolosi), di emenda, e di difesa e soddisfazione della giustizia. Mi piace ribadire,
sia pure rischiando di diventar noioso, che questi fini non sono fra loro autonomi o peggio antitetici,
se intrecciandosi formano tutt’uno, anche praticamente, avviene che raggiungendo i fini morali si
consegue utilitd anche materiale, e reciprocamente. Tale riconoscimento dell’identita di questi fini
della pena si trova in Platone (in “Gorgia” e nelle “Leggi”), in Aristotele ed in San Tommaso. Ma,
purtroppo, la constatazione della necessita che lo stato talvolta si serve anche di pene (per esempio
I’esilio), apparentemente, o magari effettivamente, non educative, ¢ stato uno degli elementi che a
torto ha impedito di tener fermo nell’affermazione dell’unitarieta, sia pure sotto apparenza di
molteplicita, dei fini della pena. Il che ¢ stato un gran danno, avendo portato alla confusione ed alle
deviazioni ben note.

Sard molto breve nella chiarificazione immediata dei vari elementi che, secondo me,
costituiscono lo scopo della pena, risultando questa soprattutto dall’esame, che faro in seguito, delle
varie teorie. Riguardo alla prevenzione, cio¢ impedire il piu possibile i reati, essendo desiderabile che
mai il diritto penale sia in contrapposizione alla corale (naturalmente con questo non affermo che il
diritto penale, anche se lo potesse, dovrebbe del tutto tarpare le ali al libero arbitrio), questa deriva
dal dovere dei singoli, e di conseguenza della loro somma, d’impedire il male nella societa; come
scaturisce pure dal fatto che il benessere materiale ¢ morale dei cittadini verrebbe dalla violenza
turbato. Analoghe considerazioni si potrebbero fare per ’emenda. Occorre, tenuto conto che “damnus
infectum ne reddere potest”, che sia ulteriormente precisato I'ultimo punto, difesa e soddisfazione
della giustizia. In questo mondo 1’unica giustizia assoluta possibile sarebbe quella di nessuna
violazione al Diritto: quando questo sia stato violato, come il piu delle volte irreparabile ¢ il danno
materiale, parimenti il castigo che viene inflitto al reo non ¢, ritengo, che, sempre, relativamente
giusto, quelle tabelle di reati ed anni di reclusione a cui si pud rassomigliare il codice, sia il piu
perfetto, sara necessariamente giustizia umana, secondo mezzi umani: ed all’'uomo impossibile ¢
giudicare “quanto” abbia peccato suo fratello. Chi applica tali norme non puo, inoltre, erigersi per cid
solo ad “applicatore del principio d’eterna giustizia, per cui al bene segue il premio, al male il castigo”
senza cader nell’errore di dietro che taglia I’orecchio a solco, ugualmente con il possibile “ricostituire
I’equilibrio dell’ordine giuridico violato”, e la giustizia assoluta non ¢ di questo mondo? A meno che
non si intenda per “ordine giuridico” contemporaneamente a quello che scaturisce dalla non
violazione anche il fatto che la pena segue al resto: ma cosi la frase del Prof. Riccio non sarebbe che
un circolo vizioso vuoto di significato. Teniamo dunque conto dell’unita del naturale con I’eterno,
nella quale sola puo, e fors’anche provvidenzialmente nella quale sola deve, realizzarsi la giustizia
assoluta. Dal che deriva che ideale a cui lo stato deve mirare non ¢ la punizione del reo, ma che rei,
cio¢ per ispirazione morale nel diritto positivo per il dovere d’obbedienza alle autorita ed alle leggi,
colpevoli non esistano; la giustizia assoluta, limite e scopo di tutta I’attivita degli individui e stati ¢,
ripeto, infatti pienamente raggiungibile non con la pena, ma solo nell’unico anzidetto modo.

Rilevato cosi il troncamento della pena, il suo fine, unitario pur nell’apparente molteplicita,
avrei qui finito la parte originale della mia relazione; ma, prima di passare a quella specificamente

6



critica, faro un breve cenno ai limiti e requisiti della pena, che, non rientrando propriamente nel tema,
sono necessario corollario delle precedenti conclusioni. Se per 1’intimidazione la pena dev’essere
inflittiva ed esemplare, per la prevenzione individuale dev’essere limitatrice della liberta, e per
I’emenda educativa. Naturalmente, sia nell’origine, che nella forma ed applicazione, le pene debbono
rispettare i principi morali, Quanto alla misura, pur tenendo conto dell’intrecciarsi del diritto con la
morale, e basando sull’imputabilita morale quella penale, non ritengo che I’entita della pena debba
sempre essere in rapporto diretto con la gravita della colpa morale, potendovisi, per la multiforme
finalita della sanzione, inserire anche concetti estranei alla pura soddisfazione della giustizia. Del
resto anche nel ramo “misura della pena” traluce la fatale imperfezione della scienza penale.
Passando alla storia ed all’esame delle dottrine filosofico-giuridiche che hanno studiato i
nostri problemi, dird che questi sorsero nella mente dell’'uomo per la prima volta con Platone,
Aristotele, gli Stoici e gli Epicurei. Platone non ¢ (riguardo allo scopo della pena) che incompleto,
non errato sostanzialmente: egli punisce: propter corrigendum et propter exempli metum; non trovo
invece il fondamento. Niente di nuovo portarono a questo riguardo i giuristi romani; le ricerche
proseguirono coi canonisti, con Grozio precursore dei socialisti: ma fino a Cesare Beccaria il diritto
penale non fu approfondito. E il luglio 1764, data di pubblicazione di “Dei delitti e della pena” (fra
parentesi, il libro posto all’Indice) che fa seguire al silenzio cupo da cui era circondata la scienza
penalistica una fioritura di studi quasi successiva. Fra gli altri nomi, spesso piu noti, Pellegrino Rossi
cosi scriveva: “Emanazione dell ordine morale, e all’ordine morale che la giustizia tende: é per
ricordare agli uomini i principi d 'ordine morale che si manifesta, e per fornire loro i mezzi d’elevarsi
alla fonte celeste donde emana”. 1l potere sociale puo ricorrere alla pena quando veda ogni altro
mezzo insufficiente; ¢ questa niente piu che la retribuzione, fatta da un giudice legittimo con
ponderazione e misura, d’un male pel male. Teoria dunque accettabilissima, fatte le necessarie riserve
sulla non realizzabilita assoluta di quell’ideale altissimo a cui si deve ciononostante mirare, e sulla
sua unilateralita. Ma, per non dilungarmi troppo su queste dottrine di transizione o comunque non
attuali, verrd immediatamente alla prima delle tre scuole giuridiche trionfanti in Italia (alla scuola
tecnico-giuridica, la piu moderna; ho peraltro accennato sufficientemente iniziando la mia
trattazione). Secondo la dottrina del Carrara, precursore della scuola classica, il diritto di punire deriva
dalla legge dell’ordine prestabilita da Dio all’'umanita. Fondamento quindi teocratico anche in lui,
benché con svolgimento opposto a quello da me seguito, in quanto il Carrara trae quasi dalla pena lo
stato, anziché dallo stato la pena. Ecco la sua teoria: esiste una legge eterna che regola la condotta
esteriore dell’uomo, promulgata da Dio mediante la pura ragione. Tale ordine accorda all’uomo diritti
per raggiungere il suo fine, poiché la legge stessa impone doveri. Donde la facolta e la necessita di
difendere questi diritti contro coloro che violino il dovere di rispettarlo. Dall’esercizio di questi diritti
e dai relativi doveri nasce 1’ordine morale esterno, mentre la societa civile sorge dalla necessita di
punire le offese ai diritti dell’'uomo, necessita dell’umana natura. Svolgimento dunque fin qui diverso,
ma concetti fondamentali (il diritto di punire scaturisce da Dio; la pena (io ho chiarito come invece
sia piu esatto dire “lo stato”) € necessaria alla societd (secondo me meglio “all’individuo’))
corrispondenti. Una certa deviazione si nota quando, pur dopo questa sapiente costruzione, si esce
dalla frase: “il fondamento della pena e nella necessita di difendere i diritti dell'vomo, la giustizia il
limite”. Credo che si possa sostenere che il Carrara in questa frase ha usato la parola “fondamento”
in senso diverso da quello da me finora attribuitole: ed allora la frase sarebbe piu insufficiente che

7



falsa. Ma, se cosi non fosse, sarebbe in un sol rigo una rinunzia a tutta la costruzione cosi
faticosamente raggiunta dal Carrara. Se anche tale non ¢ stata 1’intenzione dell’autore, la forma ¢
sostanzialmente inesatta. Mi par d’aver chiarito che fondamento della pena e fondamento dello stato
si confondono: e fondamento dello stato non potrebbe mai essere quella necessita sociale che, come
risulta dalla parola stessa, sarebbe un posterius riguardo alla societa, che inoltre, fino ab origine
organizzata, gia allora era stato. D’altra parte, anche prescindendo da queste mende, la mia
dimostrazione contro la formula “difesa sociale”. Ma continua il Carrara: “il diritto penale e la
sanzione della legge eterna, fondamento di esso e la stessa liberta dell uomo. Fine primario della
pena e pertanto il ristabilimento dell’ordine esterno della societa, cioe la tranquillita. Da questo
punto di vista la pena é destinata ad agire sugli altri piu che sul colpevole”. Riguardo a queste
affermazioni, se ¢ accettabile il concetto che pena non sarebbe concepibile senza libero arbitrio,
abbiamo gia accennato come il ristabilimento dell’ordine esterno della societa non sia neanche con la
pena realizzabile, mentre d’altra parte la tranquillitd non ¢ che uno dei tanti elementi del benessere
dei consociati a cui lo stato mira, anche nel caso specifico della pena. E naturale infatti che, tutelando
la giustizia, lo stato da quella sicurezza che rende il cittadino conscio della sua attivita utile.
Continuiamo peraltro col Carrara: “la forza tutelatrice del diritto deve esercitarsi col mezzo della
coazione morale, questa coazione morale legittima la minaccia della pena; e poiché la minaccia
della pena non raggiungerebbe il suo scopo se non seguisse l’applicazione, cosi la necessita e la
legittimita della minaccia portano seco la necessita e la legittimita dell’irrogazione affettiva del
castigo. Conseguentemente non sono punibili se non quei fatti che abbiano il doppio carattere di
essere lesivi del diritto e che tale lesione non sia reparabile che mediante repressione”. Qui il
Carrara, che poc’anzi era giunto a sperare di ristabilire colla pena I’ordine esterno della societa, pecca
invece al contrario di pessimismo. Nella pena tutto solo per necessita legittimo vede, necessita ancora
piu che della pena, del timore che questa porta con sé. Orbene, se ho spesso ripetuto che punendo non
si raggiunge una giustizia assoluta, ma soltanto relativa, bisogna peraltro che riconosca, pur ribadendo
che I’uomo non puo pretendere di sostituire Dio nella funzione d’eterna giustizia, che il fatto stesso
che la pena, come pare ignorare il Carrara, ¢ anche emenda, ¢, oltre che intimidazione generale,
prevenzione speciale (esclusione dalla vita sociale e dalla possibilita di delinquere di individui
pericolosi), il fatto stesso inoltre che la pena, basata sulla morale, si confonde in quello stato che Dio
stesso pose, dimostra che questa, oltre che utile, ¢ piu giusta che la sua essenza, Punendo infatti, se la
giustizia non si raggiunge, a lei ci si avvicina.

Comunque, tutte queste critiche non possono farci dimenticare che il Carrara, e la scuola di
cui piu che fondatore egli era stato precursore, hanno 1’indubbio merito d’aver accettato, sia pur
timidamente, come fondamento della pena, quegli unici concetti trascendenti che possono risolvere
tale problema; come d’altra parte hanno accolto il criterio del libero arbitrio e della responsabilita
morale: la sua teoria ¢ spesso incompleta ed inesatta forse, ma mai, mi sembra, ¢ del tutto falsa. Gli
altri esponenti della scuola classica, in seguito, passarono di preferenza alla teoria della pena-castigo
altrove criticata. Lasciando da parte molte delle scuole di transizione, accennero, piu che altro a titolo
di curiosita, ad una dottrina tedesca che mi ¢ parsa particolarmente strana: alcuni giustificano la pena
come una necessita estetica: il delitto, come ogni lotta, produce disgusto, e questo deve sparire: a cid
la pena. Giusta invece I’osservazione d’altri, che la prevenzione sociale, che si realizza colla pena, ¢
accompagnata dalla prevenzione speciale. La prima si realizza con 1’esclusione di individui pericolosi

8



dalla societa, la seconda non solo mediante questa, ma anche mediante 1’applicazione della pena sul
delinquente stesso. In fondo, sono due punti di vista dello stesso fenomeno: infatti, mentre
I’intimidazione, che scaturisce dalla pena, avra valore per gli altri, per chi maggiore efficacia
psicologica avra per colui che la subisce? Ed in fondo, il timore, da parte dei consociati della pena,
ha fra i suoi elementi anche quello della ripugnanza all’esclusione dalla vita sociale, una delle facce
della limitazione della liberta insita il piu delle volte nella pena. Tornando all’ancor maggiore
efficacia psicologica della pena sul reo, questa ¢ particolarmente provvidenziale in quanto egli ha
dimostrato una maggior tendenza alla colpa. N¢é paia questa espressione un attentato ai concetti
dogmatici del liberto arbitrio e che 1’'uomo ha sufficiente grazia per salvarsi: la maggiore proclivita
che, senza essere lumbrosini, puod avere cause d’indole ambientale, d’indole culturale, d’indole
psichica e talvolta (ma non esageriamo) anche d’indole fisiologica, non ¢ una negazione del libero
arbitrio che in alcuni, percio, pud essere attenuato (come, per esempio, cessa d’esistere dopo la
morte); e d’altra parte il giudizio divino viene dato in base appunto a queste circostanze, che a noi
riesce ben difficile valutare, ma che possono giungere a rovesciare, in determinati casi, il giudizio che
noi diamo. E noto che la gravitd morale d’una colpa & basata anche sul grado d’avvertenza e di
consenso nel compierla. Cose tutte queste indubbiamente giuste, ma da interpretare cum grano salis.

Ma ragioni di brevita e di rispetto delle proporzioni m’impongono, sia pure a malincuore, di
tralasciare molte cose per passare alla dottrina della seconda scuola dominante: la scuola positiva.
Abbiamo gia criticato la difesa sociale: occorre adesso dimostrare la falsita anche delle altre
affermazioni di questa scuola. Essa vorrebbe negare il libero arbitrio, vorrebbe disgiungere qualsiasi
concetto di moralita dal delitto, ha somma ripugnanza dell’idea di retribuzione o... giustizia: eppure
tra 1 suoi fini, sia pur secondari, molti esponenti pongono il miglioramento del reo, e tutti la
prevenzione. Non ci vuole molto discernimento per accorgersi dell’incongruenza di tali teorie.
Abolito il libero arbitrio, respinti i concetti della morale (od almeno disinteressandosene), non ¢
ammissibile punite senza fare dell’'uomo, come osserva il Carrara, uno strumento nelle mani della
societa, che si serve del suo corpo per intimidire gli altri, tentando di persuaderli, martorizzandolo, a
non offendere le leggi sociali; d’altra parte, escludendo il libero arbitrio, alias I’imputabilita, a che
cosa servira I’intimidazione stessa? E, senza aver dimostrato la ragione di essere dell’autorita sociale,
come le si puo attribuire la facolta d’autodifendersi? Del resto le aberrazioni e la confusione a cui ha
portato, nella scienza giuridica, questa dottrina (a cui non si possono disconoscere meriti notevoli, e
direi quasi inspiegabili, nell’applicazione pratica), hanno avuto effetto anche nella scuola stessa: si ¢
giunti a dividere i reati in puniti per difesa sociale e puniti per difesa di classe. Si ¢ affermato, quasi
come scoperta di questa scuola, la necessita dell’uguaglianza di tutti davanti alla legge penale, che
non ¢ che conseguenza diretta dei principi cristiani, fin dal sorgere della Chiesa; si ¢ talvolta, infine,
osato anche parlare di legittimita, di giustizia sociale, di diritto, come di concetti aventi qualche
significato, mentre, sradicatene le basi e respintine i principi, nessuno piu ne avrebbero potuto
assumere. Onde, per non dilungarci oltre, basi aggiungere che la scuola positiva, nella sua
configurazione integrale e piu spinta, ¢ un insieme d’errori e d’abusi, retti solo in piedi dalla pseudo-
travatura delle opere del Lumbroso, ben note. Esaminate cosi, dopo aver esposto le mie conclusioni,
le dottrine delle scuole giuridiche dominanti, mi piace osservare come, s€ non mi ¢ CONCesso
dall’ovvia esigenza del modus in rebus, dedicare a questo nemmeno un cenno. Largamente benefico
e superiore fu il diritto penale canonico fin dal Decretum Gratiani, e anche prima. Dopo di che, mi

9



accingo, con un brevissimo riepilogo, a chiudere la mia forse gia troppo lunga esposizione:
giustificazione della pena ¢ racchiusa nel fondamento dello stato di cui Dio ¢ autore e che corrisponde
alla necessito dell’individuo. Scopo dello stato perseguito mediante la pena ¢: prevenzione (generale-
speciale), emenda, difesa della giustizia e retribuzione: molteplici espressioni compenetrantisi
dell’unico fine, nella sua triplice espressione, pit ampia, dello stato: benessere materiale-intellettuale-
morale degl’individui. Riguardo ai suoi limiti e requisiti, la pena dev’essere: afflittiva, esemplare,
limitatrice alla liberta, correzionale, ed ispirata in tutti i suoi aspetti alla morale.

Aggiungo, e forse ¢ necessario, che la giustizia, nel diritto penale come sempre, ¢ sorella e
non nemica della carita: la carita ¢ per natura forma di giustizia, e la giustizia forma di carita: solo
I’esercizio non caritatevole della giustizia, o la carita che questa viola, riescono a rompere questo
mirabile intersecarsi e cessano per cio stesso d’essere realmente carita e giustizia.

Riprendendo il riepilogo, qualcosa vi ¢ di piu accettabile nella scuola giuridica classica,
mentre tutto ¢ da respingere delle teorie di quella positiva, dopo che questa ha rifiutato quel po’ di
trascendente che era nel suo precursore Romagnosi.

Da quanto ho detto risulta evidente, e chiudo con un’affermazione che completa quella con
cui ho cominciato, che 1’'unica maniera di risolvere pienamente qualunque problema in qualsiasi
campo, ¢ di ricorrere non solo alla filosofia, ma anche, con conscia certezza, alla eterna verita della
Fede.

Orvieto, 21 aprile 1938
Zoli Gian Carlo

10



